# جَمْ الْمَالُ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِين

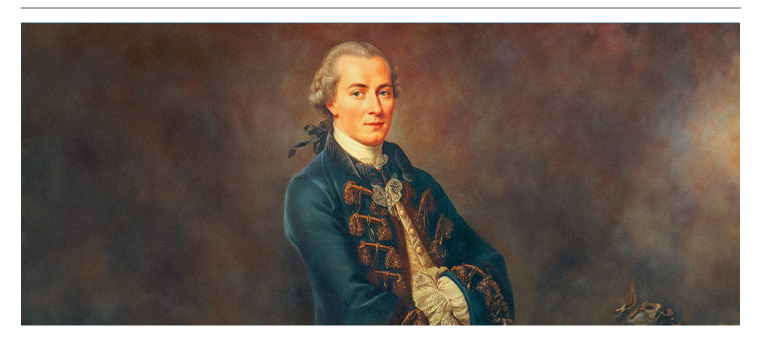
العدد (٣) من جريدة اخبار الفلسفة

## المانيا تحتفي بالذكري 300 لميلاد فيلسوف النقد



شخصية العدد إبراهيم زكريا

## ألمانيا تحتفي بالذكرى 300 لميلاد فيلســوف النقد



تحرير» ومن أجل ذلك، وجب حمل

الناس على (استعمال عقولهم) على

نصو (عمومي) (عانسي) (حر) في سائر

المجالات، وفي استقلال عن كل ضروب

الإكراه والتقييد. يقول كانط: «إن بث روح

الأنوار يقتضى شرطاً وحيداً هو الحرية،

وبالنات الحريّة المسالمة، النّي لا تترتب

عنها أي مضرة، أي حرية الاستعمال

العمومي للعقل في كل المجالات، بيد

أني أسمع الآن نداءً يتردد صداه في كل

الأرجاء: لا تفكروا، بل نفذوا، وصاحب

المالية يقول: لا تفكروا بل ادفعوا، ورجل

الدين يقول: لا تفكروا بل اعتقدوا، (وليس

ثمة في العالم سوى سيد واحد يقول:

فكروا بقدر ما تشاؤون، وفي ما تشاؤون،

لكن أطيعوا». ليس من حق السلطة

الدينية أن تلزم العقل بطاعة وصاياها

وتعاليمها، لأن ذلك يتنافى مع أولياته

ومقولاته. ومن أجل ذلك، «يتوجب على

الاستعمال العمومي للعقل أن يكون حراً،

وهذا الضرب من الاستعمال هو وحده

القادر على إشاعة الأنوار بين الناس».

من الواضح أن قيمة العقل بحسب كانط،

لا تنحصر في المستوى النظري (=بناء

المفاهيم والتصورات) بل تشمل المجال

شهد يبوم 22 أبريل من سنة 2024 احتفاء مؤسسات ألمانية عتيدة بالذكرى 300 لميلاد فيلسوف النقد إيمانويل كانط Kant لميلاد فيلسوف النقد إيمانويل كانط أفراد حفنة من المصنفات حديثة الإصدار التي تركز على راهنية فلسفة كانط وسبل تلقيها وكذا مجموع الفوائد التي يمكن أن تترتب عنها في سياقاتنا المعاصرة

غني عن البيان أن نقول إنّ كانط أحد العلامات الفارقة التي شهدها عصر التنوير. ويتضع ذلك من خلال انشغاله بالإجابة عن السوال: ما التنوير؟ يقول كانط: «إن التنوير هو خروج الإنسان من حال الوصاية التي هو نفسه مسؤولا عنها. والوصاية بهذا المعنى حال من القصور يعجز فيها المرء على إعمال عقله من غير انقياد للغير، والإنسان نفسه يكون مسؤولاً عن هذا القصور، لأن مرده ليس الافتقار إلى الشجاعة في استخدام العقل دون الاعتماد على الغير: يا هذا تجرأ على العتدام على على على على المتدام العقل على الغير: يا هذا تجرأ على المناح على الغير: يا هذا تجرأ على الأنوار»

من النافل أن يقال إن أس «التنويسر» «التحرير» =(الحرية) «فلا تنويسر دون

العملي (= الاجتماع والسياسة) أيضا: «ليس العقل عند فيلسوف كونجسبرغ قوة مشرعة في المجال النظري فحسب، بل هـو قـوة تنظيميـة تسـتقيم بهـا أحـوال المجتمع والدولة» (عبد اللطيف فتح الدين، فلسفة المعرفة عند كانط، نظرية الزمان والمكان، منشورات السليكي أخوين، طنجة، المغرب، 2021). على أنَّ العقل بما هو طاقة أو دينامية، ترفض الانصياع للقهر الاجتماعي والسياسي، رفضها الانصياع للاستبداد الديني، وذلك نتيجة ميلها لحياة اجتماعية وسياسية قوامها العدل ورهانها صون كرامة الشخص، بما هو غاية لا وسيلة: «إن دولة العقل هي الدولة الني يتوقف فيها الإنسان عن أن يكون شيئا أو أداة يجري استعمالها وفق أهواء الأخرين، بل يغدو غايسة فسي ذاتمه ويكمون موضعماً للتقدير والاحترام، بوصف محتازاً لجوهرة باطنيّـة لا تقـدر بثمـن هـي الكرامـة». هكـذا، يراهن العقل على تحرير الإنسان من حالة الوصايـة والقهـر والاسـتبداد، بتغييـر أوضاعـه

إلى ما يدفظ كرامت وينتج سعادته غني عن البيان أن يقال إنّ الهاجس الأعظم لمؤلفات كانط قاطبة هو: النقد، فما الذي يعنيه كانط بالنقد؟ يقول: «إنني لا أقصد

هنا بالنقد نقداً للكتب والأنساق، بل نقداً لسلطة العقل بوجه عام، في علاقته بكل المعارف التي بإمكانها الاستقلال عن كل تجربة، وبالتالي البث في مسألة إمكان أو عدم إمكان قيام ميتافيزيقا بوجه عام، وتحديد مصدر ها وحدودها، وكل ذلك تبعاً لمبادئ». غاية النقد إذن، العقل نفسه، وذلك قصد بيان حدوده وحصر مدار فعاليت. ومن ثم، يراهن كانط على (الاستطيقا الترنسندنتالية) بما هي مبحث معرفي يعنى بالحساسية، ونقصد الإدراك الحسي: «إنسي أطلق مصطلح الإستطيقا المتعالية على العلم الذي يعنى بجميع المبادئ القبلية المقوّمة للحساسية، ولا بد من وجود هذا العلم الذي يكون الجزء الأول من النظرية الترنسندنتالية للعناصر، إزاء العلم الذي يحتوي مبادئ الفكر الخالص». هكذا، تتهجس (نظرية الإستطيقا المتعالية) بالنظر في (العناصر القبلية) التي منها تنبجس (التجربة) وتشرط كل تجربة. ومن أجل ذلك، ارتاى كانط أن يسلط الضوء على الجانب الحسى من الذّات المتعالية عوض الاكتفاء بالجانب القبلي اللاحسي، خصوصا ضمن مسألة صورتي الزمان والمكان

لكن الطاغية سيقيد... ماذا؟ رجلك. لكنه سيقطع...ماذا؟ رأسك. ما هو الشيء الذي لا يستطيع تقييده ولا قطعه؟ إنه إرادتك."



## الفيلسوف الكاميروني أشيل مبيمبي يتوج بجائزة هولبيرغ للفنون والآداب والعلوم الإنسانية

تُوجَتُ دولة النّرويج الفيلسوف الكاميروني (أشيل مبيمبي) -أستاذ الفلسفة في جامعة جوهنسبورغ في جنوب إفريقا-بجائزتها السنوية الموسومة بـ"هولبيرغ" للفنون والأداب والعلوم الإنسانية، والتي تُعدّ من بين أبرز جوائز أوروبا الشرقية. والحق أن الفيلسوف الكاميروني أشيل مبيمبي الذين أبانوا عن حنكة وكفاءة في مستوى البحث والكتابة والإنجاز، ومن أجل ذلك تطلب كبريات الجامعات العالمية وده قصد إلقاء محاضراته القيمة في مدرجاتها الشهيرة، وتوقيع كتبه التي باتت تحظى باهتمام واسع من قبل الباحثين الأكاديميين.

لا ريب في أن آشيل مبيمبي سليل المسار الفلسفي الذي خطه المفكر فرانز فانون، إذ أفرد له عدة مصنفات من بين أبرزها: "دراسة حول المخيال السياسي في إفريقيا المعاصرة"؛ الذي أكبّ فيه على مراجعة تقييم النتاج الفكري الذي خلّفه مؤلف "معذبو الأرض". يقول أشيل مبامبي: "يحتاج أي تناول تاريخي لظهور الإرهاب الحداثي إلى تناول الرق أو العبودية، وهي ما يمكن عده أولى حالات التجريب السياسي الحياتي. يظهر هيكل النظام الرّراعي وعواقبه الشكل الرمزي والمتناقض لحالة الاستثناء. وهذا الشكل متناقض هنا لسبين؛ أولًا- في

سياق المزرعة، تظهر إنسانية الرقيق (العبد) بوصفه الرمز المثالي للظل. والواقع أن حالة الرقيق تنجم عن خسارة ثلاثية: فقدان «الوطن»، وفقدان الحقوق على جسده، وفقدان الحالة السياسية. وهذه الخسارة الثلاثية متطابقة مع الهيمنة المطلقة، والاغتراب منذ الولادة، والموت الاجتماعي (الطرد من الإنسانية كلية). ومن المؤكد أن المزرعة، بوصفها هيكلًا سياسيًّا وقانونيًّا، هي المكان الذي ينتمي فيه الرقيق للسيد. فهي ليست مجتمعًا لأن المجتمع بحكم تعريفه ينطوي على ممارسة سلطة الكلام والفكر. وكما يقول بول غيلروي: «إن أنماط التواصل المتطرفة التي تحددها مؤسسة الاستعباد الزراعي تملى علينا أن نعترف بالتداعيات الخارجة عن اللغة والمناهضة لخطاب السلطة الفاعلة في تشكيل الأفعال التو اصلية. قد لا يكون هناك، على الإطلاق، أي معاملة تبادلية في المزرعة خارج إمكانيات التمرد والانتحار، والفرار، والحداد الصامت، وليس هناك بالتأكيد أي وحدة قواعدية نحوية للكلام لتكون وسيطًا للعقل التواصلي. وفي عديد من النواحي، يعيش سكان المزرعة بشكل غير متزامن... وفي الواقع، وجد اختيار الأعراق، وحظر الزيجات المختلطة، والتعقيم القسري، حتى إبادة الشعوب المهزومة، في معظم الحالات، أول أرضية تجريبية له في العالم

الاستعماري. وهنا نرى أول التوليفات بين المجزرة والبيروقراطية، التوليفة التي تجسد العقلانية الغربية وضعت أرندت أطروحة تقول إن هناك صلة بين الاشتراكية القومية والإمبريالية التقليدية. ووفقًا لها، فإن الغزو الاستعماري كشف عن احتمال وقوع عنف لم يكن معروفًا من قبل. فما شهده المرء في الحرب العالمية الثانية هو توسيع نطاق الأساليب التي كانت محجوزة سابقًا للـ «متوحشين البرابرة غير المتمدنين» لتطول الشعوب «المتحضرة» في أوربا. ففكرة أن التقنيات التي انتهت بإنتاج النازية كان ينبغي أن تنشأ في المزرعة أو في المستعمرة، أو على العكس من ذلك -كما في أطروحة فوكو- أن النازية والستالينية لم تفعل أكثر من تضخيم سلسلة من الأليات التي كانت موجودة بالفعل في التشكيلات الاجتماعية والسياسية في أوربا الغربية (إخضاع الجسم، واللوائح الصحية، والداروينية الاجتماعية، وتحسين النسل، والنظريات الطبية القانونية على الوراثة، والتنكس أو الانحطاط، والعرق). هي في النهاية غير ذات صلة ...الحقيقة، على الرغم من ذلك، تمثل المستعمرة في الفكر الفلسفي الحداثي والممارسة والخيال السياسي الأوربي المكان الذي تتشكل فيه السيادة بشكل أساسي من ممارسة السلطة خارج القانون والمكان حيث الاحتمالات الكبرى لأن



يأخذ «السلام» وجه «حرب بلا نهاية». والواقع أن هذا الرأي يتفق مع تعريف كارل شميت للسيادة في بداية القرن العشرين، أي سلطة البث في حالة الاستثناء. ولتقييم فاعلية المستعمرة بشكل صحيح بوصفها شكلاً من أشكال الإرهاب، يتعين علينا أن نلتفت إلى الخيال الأوربي نفسه من حيث صلته بالمسألة الحاسمة المتمثلة في تدجين الحرب وإنشاء نظام قضائي أوربي". أشيل مبمبي، السياسات النكرووية أو سياسات الموت، ترجمة أماني أبورحمة، مجلة الفيصل، عدد مارس 2020).

#### استئناف التفكير في العلوم العربية

ألقى الباحث التونسي محمد بن ساسي-ضمن سلسلة المحاضرات التي ينظمها معهد تونس الفلسفة-محاضرة بعنوان: "استنناف التفكير في العلوم العربية، وذلك يومه 29 مارس 2024 بمدينة الثقافة (=تونس العاصمة). راهن الأستاذ بن ساسي في هذه المحاضرة على الإجابة عن الأسئلة التالية، متى تم استئناف التفكير في العلوم العربية وأين؟ وهل ثمة علوم عربية؟

ومن أجل ذلك آثر الأستاذ بن ساسي أن يفتتح محاضرته بتعريف مبحث العلوم، إذ أوضح أن هذا الأخير مبحث مختص في دراسة المعرفة العلمية، أي أنه مستقل عن ضروب المعرفة الأخرى: الأدبية، والفلسفية، والسياسية، والجمالية الفنية، والدينية، والأخلاقية. إلخ إنه مبحث حديث العهد ظهر في القرن الثامن عشر، بجوار مبحث أخر يُعنى بدراسة المعرفة العلمية؛ ونقصد الإبيستمولوجيا، إذ كانت العلوم في مرحلة ما بمثابة المختبر بالنسبة للإبيستمولوجيا، إلى أن أصبح تاريخ العلوم إلى حد ما تاريخا إبيستمولوجيًا. كما

أشار بن ساسي إلى أن القرن التاسع عشر كان قرنا حاسما في ربط تاريخ العلوم بالحضارة الغربية من حيث النشأة والتطور، على الرغم من إشارة مجموعة من المفكرين والمستشرقين إلى آثار الحضارات الأخرى في تشكل تاريخ العلوم وتطور المعرفة العلمية بما في ذلك الحضارة العربية.

المحرف المحبيبة الله المحاضرة على تقديم نظرة شاملة عن وضعية المحاضرة على تقديم نظرة شاملة عن وضعية مجموع العلوم أو الممارسات العلمية التي تم إنجازها بتوسل اللسان العربي، يقول أحمد جبار: "يشمل العلم العربي مجموع الإنتاجات والممارسات العلمية التي أنجِز قسم كبير منها باللغة العربية خلال تسعة قرون، أي منذ القرن الثامن إلى القرن السادس عشر الميلاديين. نشأ هذا العلم في سياق استثنائي، وتطور نتيجة عوامل خاصة تضافرت لخلق ظروف استثناف عوامل خاصة تضافرت الخلق ظروف استثناف ثم انتشاره وإخصابه في الفضاءين الإفريقي

والأسيوي والفضاء الأوروبي بالخصوص... لقد تأثرت اتجاهات العلم العربي ومناهجه وتصوراته، وأحيانا مضامينه بهذا السياق. لكن كان في مستطاع أهل العلم في الحضارة العربية الإسلامية أيضا أن يتحرروا مما يشكل خصوصيتهم الحضارية قصد توطيد تقليد علمي يكون له طابع كوني من حيث أسلوب اشتغال الفاعلين ومن حيث طبيعة الإنتاج... وقد مكنت هذه الخاصية العلوم العربية، حين بدأت بوادر الانحطاط تظهر، من أن تعرف حياة ثانية في فضاء ثقافي جديد، وهو الفضاء الأوروبي، من القرن الثاني عشر إلى القرن الخامس عشر الميلاديين، والذي كان يتميز عن فضائها الأصلى الذي نشأت فيه بشكل واضح". (أحمد جبار، العلوم العربية في عصرها الذهبي، كيف أنقذت العلوم العربية المعارف القديمة وأعطتها النهضة، ترجمة محمد نعيم، دار صفحة 7، المملكة العربية





''إنّ الإنسان قد يتقدم فيختـار الأشياء الممكنـة، وتقع إرادتـه على أشياء غير ممكنـة، مثل أنّ الإنسـان يهـوى ألا يمـوت. والإرادة أهـم من الاختيـار، فـإنّ كلّ اختيـار إرادة، وليس كل إرادة اختيـارا."

السعودية، 2020).

عرانا اناب سستن

## الفلسفة في العالم المعاصر نماذج نقدية

نظمت خزانة كلية بنمسيك للأداب والعلوم الإنسانية (جامعة الحسن الثاني-المغرب)، يومله 17 أبريل 2024، نشاطا فكريًّا لعرض وتقديم مصنف الباحث المغربي الدكتور عبد العالى معزوز الموسوم بـ: الفلسفة في العالم المعاصر نماذج نقدية، الصادر حديثًا عن منشورات السليكي أخوين، طنجة، (المغرب2024-). بمشاركة الباحثين السعيد لبيب ومحمد زكاري

يندرج هذا المصنف في سياق الاشتغال الفلسفي، وفي إطار استفهام دلالة فعل التفاسف في الزمن المعاصر. وإذا اتفقنا مع "جيل دولوز" على تعريف الفلسفة بأنها فن صياغة وإنتاج المفاهيم فمن المحقق أنّ هذا الكتاب يستجيب لمقتضيات استنباط مفاهيم فاسفية معاصرة تسعفنا في التفكير في قضايسا الحاضر وإشكالات الزمن المعاصر لماذا التأكيد على أهمية المفاهيم؟ لأنها تناوئ الكليشيهات والشعارات، وتعرّي زيف البديهيات، وتدحض كذب الأوهام والمغالطات.

فالمفاهيم تُبني ولا تُعطي، وتُبْدعُ ولا تُحكي ومن أجل ذلك ركز مصنف عبد العالى معزوز على تأزيم المفاهيم بما يسمح بإعادة بنائها على مستوى ما تولده من إشكالات، وما تخصبه من إحراجات. ليست المفاهيم آلات سحرية وإنما أدوات فكرية تسمح بالنقد والتفكيك، مثل إعادة التفكير في العقل واستقالته واستسلامه للنزعة الارتيابية والعدمية، وتَوشُّحِهِ بـرداء النزعـة الكلبيـة (سلوترديك). كما ركز المصنف على استئناف النظر في الرأسمالية، وفي آخر صيغها ومراحل تطورها والمتمثلة في اصطلاحي "القصر الزجاجي"، و"الفقاعات"، وفي أزماتها وآخر إشكالها الانتكاسية، وفي أحدث فقاعاتها الكوكب الأرضي، وفي وعودها الخادعة، وفسي جنانها الزائفة وفراديسها الاصطناعسي ومن بين المفاهيم المفتاحية التي اعتنى بها هذا المصنف والتي اقتضت إعادة

المالية، وفي سرابها الإيديولوجي، ونزعاتها الإمبراطورية، وفي هيمنتها على مستوى

تحيينها وتفعيلها مفهوم الحدث الذي يكسر حلقات العلل والمعلولات، وتسلسل المقدمات والنتائج، ويضعنا وجها لوجه أمام اللامتوقع. وفي السياق نفسه إعادة التفكير في الرعب بوصف من تجليات الحدث. وأهم ما واجه الكتاب سؤال بالغ الأهمية: ماذا يمكن للفاسفة تقديمه من بدائل وحلول، وإلى أيّ مدى تذهب مسوولية الفياسوف؟ ليس من مهام الفلسفة تغيير العالم كما استبشرت الماركسية وإنما إعادة تأويله، من خلال النقد الجذري للأساطير والحكايسات الكبسري.

يسعى هذا المصنف من خلال محاورته أهم الفلاسفة المحدثين والمعاصرين تحسس المنافذ والبدائل الممكنة التي تحشد الطاقات التحررية، وتراكم رأسمال الغضب الذي من

شأنه تفجير تلك الطاقات من الداخل. لا يهمّ مديـح العدميـة المتفشـية فـي عالمنـا المعاصـر، ولا ذمها وتسفيهها، وإنما توظيفها بكيفية فعالة، واستثارة قواها الخلاقة بحسب رؤية

في العالَم المعاصر

كما خصص المصنف حيّزا مهمًّا لنقد جهاز الدولة عندما تجنح إلى التسلط، إذ أكبّ على مراجعة المنظومات الحقوقية بناء على مبدإ العدالة، وضبط معايير الحق على أساس الإنصاف، وتحديد منزلة الاعتقاد الديني من الحقل السياسي، وكذا العلاقات المشكلة والملتبسة بينهما، قصد تشريح الظاهرة السياسية الشمولية (حنة أرندت)، ومن ثم تحليل مفهوم دولة الحق، بناء على أخلاقيات المناقشة (هابرماس).

#### الموسيقي والفلسفة

أو هل تستطيع الموسيقي أن تستقل عن الفلسفة محمد المصباحي



من غريب الصدف أن يرتبط ميلاد الاهتمام الفلسفى بالموسيقى بحُلمَيْن، أحدهما حقيقى والأخر رؤيوي طوباوي. كانت رسالة الحلم الأول تبشر بالموسيقي باعتبار ها مرادفة للفلسفة، بينما بشرت رسالة الطم الثاني بالسياسية الفاضلة باعتبارها غاية الفلسفة والتي تشكل الموسيقي طريقاً لها. وبالرغم من اختلاف الخُلمين، فإنهما معا يَشْتَركان في صلتهما بالحقيقة، الحقيقة الفلسفية في الحلم الأول، والحقيقة السياسية في الحلم الثاني. لكن، لمّا كانت الحقيقة السياسية مجرد مجاز وعبور نحو الحقيقة الفلسفية، فإن الحقيقة واحدة في الخُلمين معًا في نهاية الأمر.

الحلم الأول رواه سقراط لمحبيه ومريده المتحلِّقين حواله في سجنه لحظة انتظاره احتساء الكأس الأخيرة، كأس المنيّة، حلم غريب يدعوه إلى العناية بالموسيقى. فما كان من سقراط إلا أن بادر إلى تأويل العناية بالموسيقى بوصف دعوة للعناية بالفلسفة، معتبرًا

إيّاها أرق وأروع موسيقى. هكذا أصبحت الموسيقي استعارة للفلسفة الأول مرة في التَّاريخ، لما تمتاز به من وحدة وتوافق وانسجام" تتيح لنا الوصول إلى وحدة متوافقة مع الطبيعة" وبهذا المنحى الوحدوي أثبتت الموسيقى، في نظر سقراط، تفوقها على العقل في قدرتها على تقريبنا من المعرفة الحقة والحياة الطيبة. ولعل هذا الموقف هو صدى لتعريف الفيثاغوريين للنفس باعتبارها انسجاما بين مكونات الجسم. أما الحلم الثانسي، حلم أفلاطون، فكان عبارة عن رؤيا فلسفية لجمهورية فاضلة، تلعب فيها الموسيقي، بجانب الرّياضة البدنية، دؤرا أساسيًّا في تربية الأطفال، لِما تمتاز بــه مــن بساطة وقــدرة علــى "بعــث التوافق بين النفوس المتناهية والنفس اللّامتناهية"، ولقدرتها على تربية النفوس على روح الانضباط في العمل، والتناسب والانسجام بين مكونات الدولة. هكذا صارت الموسيقي مقدمة ضرورية

لم يكتف هذان الحلمان بتدشين تاريخ اهتمام الفاسفة بالموسيقى وحسب، بل وأيضا ارتهنا مصيرها برمته، فربطاها منذ البداية بالحقيقة، بينما هـي فـي ذاتهـا لا شـأن لهـا لا بالمعنـى ولا بالحقيقة، لا بالخير ولا بالشر، لا بالسياسة ولا بالإيديولوجية. فكان ثمن هذا الربط بين أعلى قول في التجريد النظري (الفلسفة)، وأبعد فن في التجسيد الانفعالي (الموسيقي)، باهظًا، لأن النّظر إلى الموسيقي لافي ذاتها بل من أجل غير ها، أدى إلى اعتبار ها مجرد خادمة لهذا الغير. هكذا ظلت الموسيقي أسيرة لما عداها لمدة قرون طويلة إلى أن جاءت الحداثة الفلسفية والموسيقية اللتين فكتا أسرها من قِبَل الفاسفة، وتحريرها من وصاية الحقيقة والفضيلة والسياسة والعقيدة الدينية عليها. وكان هذا الاستقلال على شكل اعتراف بوجود و هُوّيــة خاصــة بهــا.

"لا نقول عن شخص ما إنه طيب لأن نفسه طيبة، وإنما نقول ذلك لأن إرادته طيبة."

لتعلم الفلسفة



أن ما كان موجودا سابقا لم يعد موجودا،

لكن أيضا ما يوجد الأن، ما يظهر في

لعبة الفن، هو الحقيقي الذي يبقى"، أو قل

إن الفن يحمل "إلى النور ما كان لا يتوقف

عن الاحتجاب والتخفي"

منذ البداية، إذن، كان ارتباط الفلسفة بالموسيقي غامضًا، لكون الفلسفة فكرت في الموسيقي من خلال أنساقها ومفاهيمها المجردة، لا من خلال طبيعة الموسيقى الخاصة. وقد استعارت الفلسفة مجموعة من المفاهيم الرياضية والطبيعية والمعرفية للنظر في الموسيقي كمفهوم الوحدة والتناسب والانسجام والحركة الخ. كما نظرت إليها إما عبر علاقتها بالشعر لكونه يمنحها قوة تأثير ها في النفوس، أو عبر علاقتها بالمعرفة والحقيقة باعتبار الموسيقي أرهف أداة تمكننا من الإنصات إلى الوجود والتغلغل في خبايا النفس، أو عبر صاتها بالمدينة أو بالدين والأخلاق والسياسة الخ. وكما قانا، ظلت هذه الوصاية الفاسفية على الموسيقى قائمة إلى أن استطاعت منفردة أو عبر الفاسفة، أن تعسى بضرورة الالتفات إلى وجودها الخاص، وتنظر إليه كما هو، لا كما يراد له أن تكون

لقد فسر القدماء من اليونانيين وجود الموسيقي بالألهة التي يلتقط الموسيقيون ألحانها منها، معتبرين الموسيقي ألذ ما يتمتّع به الإنسان، وذلك بسبب سحرها وقدرتها على الإثارة وإحداث الانفعال وتأثير ها في السلوك. في حين ذهب الفياسوف أفلوطين إلى وجود نظام

لحنى واحد فى الكوسموس هو الذي يحقق وحدته بالرغم مما نشاهده فيه من تضاد. كما ربط أفلاطون مشروعه للمدينة الفاضلة بتربية الأطفال المنذورين لحكمها بالموسيقي، وربط أرسطو مصير الموسيقي بالأخلاق، عن طريق التناسب العددي والحركة الإيقاعية المنظمة زاعما بأن المتعة التي نحصل عليها عند سماعنا لموسيقي معينة راجعة إلى كونها تنطوي على جوانب أخلاقية، وعلى حركات منتظمة تجعلنا متوافقين مع الطبيعة. في حين نجد رجال الدين على امتداد العصور القديمة والوسطى يوظفون الموسيقي لتكريس المورع والتقوى في المؤمنين، أو لإحداث حالات من الجذب الصوفي فيهم، مع حرص كبير على مراقبتها كيلا تخرج عن جادة الوقار والفضيلة.

وفى الأزمنة الحديثة كان هيجل، مثلا، يقدر الموسيقي أولا لكونها تحتوي على قدر كبير من الروح، بخلاف النحت الذي ينطوي على نصيب عظيم من المادة، إلا أنها كانت في نظره لا تصل إلى مرتبة الشّعر الذي لم قرابة كبيرة مع الرّوح، ممّا جعلها تحتل مرتبة وسطى بين الرّسم والشّعر؛ وثانياً لأنها الفن الوحيد الذي ينتمي إلى مجال الزمان. وبما أن

النفس من سياق الزمان، فإن الموسيقى وحدها بوسعها أن تكشف عن حياة النفس وخباياها. ومع ذلك لم يشأ هيجل أن يجعل الموسيقى تصل إلى درجة الفكر التأملي، أي الفكر الفلسفي المتجلي خاصة في فلسفة هيجل نفسه

بالحقيقة بثلاثة فلاسفة معاصرين، أولهم

هيدغر الذي اعتبر الفن بوصف "إخراجا

للحقيقة إلى الفعل"، وأن "الأثر الفني يفتح

وجود الموجود بطريقت الخاصة". وثانيهم

غادامير الذي سيطور الحدس الهيدغيري

المتعلق بانطواء العمل الفني على الحقيقة،

أو لا بربطه الحقيقة باللذة، فالجميل يمنح

اللذة لمن يتذوّقه، لأن اللذة هي لذة الحقيقة،

وهذا ما يفسر أن الإنسان هو الحيوان

الوحيد القادر على أن يتمتع بهذه اللذة كما

الفن ليس شيئا آخر سوى لعبة وضعت من

فيكتسب معنى وشفافية نهائية. وهذا "معناه

أما ثالث الفلاسفة فهو أدورنو الذي تصدى لحملة نيتشه الشعواء على الحقيقة سيتقوى ربط الموسيقي والفن بصفة عامة والمعنسي ودعوتم لفصل الموسيقي عنهما، لأن مشروعية الإستيتيقا في نظره تعود إلى كونها بحثا عن معنى الفن، وتحليلا "لمحتوى الحقيقة" التي توجد في الأعمال الفنية". إلا أنه ينبغي إبعاد "حقيقة العمل الفني" عن الاعتقاد بأنه يحمل رسالة أراد أن يبلّغها لنا الفنان للناس، وأنها تعبّر عن مضمون اجتماعي أو ثقافي. لكنه لم يكن يعتبر الموسيقي لعبِّا، فهو "معرفة" جدية، لكنها معرفة خاصة، أي "معرفة فنيـة لا مفهوميـة، بـل إنـه يذهـب إلـي أنهـا كان يقول أرسطو. بالإضافة إلى الحقيقة معرفة ميتافيزيقية "لأنها تضع وجودنا اللذيدة ذهب غادامير إلى أن الأثر الفني موضع سؤال، والأنها تدعونا للانفتاح على ينقل الماهية أي الحقيقة غير المنظورة عوالم أخرى، وعلى إمكانيات أفضل "فأن في الحياة العادية إلى صورة؛ ثم إنه ربط يكون الأثر الفني شاخصا هناك معناه أن الحقيقة الفنية باللَّعب والمشاهدة، معتبراً اللاموجود يمكن أن يوجد. إذ حقيقة العمل الفني تشهد على إمكانية الممكن" أجل أن تُشاهد؛ وأخيرا كان غادامير يرى أنّ الأثر الفني يحوّل الواقع إلى صورة

#### عن الفلسفة الآن أحمد برقاوى



ما زال الفلاسفة العرب، على اختلاف مشاربهم الفلسفية، يخوضون صراعاً ضد أعداء الفلسفة. لماذا؟ لأن الفلسفة، هي فن التفكير المنطقى بمشكلات المعرفة والوجود والإنسان، هي فن فهم الواقع، واكتشاف السّوال الحقيقى الذي يحرّض العقل على

الوصول إلى الجواب الحقيقي. الفلسفة تعلمنا كيف نقرأ التاريخ، والظاهرة في تاريخيتها، وما المنهج التاريخي إلّا البحث عن العوامل الفاعلة الموضوعية والذاتية وترابطها التمي خلقت هذه الظاهرة أو تلك. الفلسفة تكشف عن بنية الظواهر ووظيفة كل عنصر فاعل في البنية، وتجعل من المنهج البنيوي وسيلة لفهم نشأة البني الاجتماعية والسياسية والأخلاقية وتحولاتها وموتها، وهكذا

لا تتفصل الفاسفة عن المنطق الذي يجعل من التفكير عقلياً، إنه أي المنطق، عاصم عن ارتكاب الأخطاء ولولا التفكير المنطقي لما كان هناك تفاهم بين الناس. الفلسفة تبحث في القيم والأخلاق وتطرح كيفية الوصول إلى ضمير أخلاقي يحفظ حياة الإنسان الرّوحية والمادية. والفلسفة تُنَمّي الفهم الجمالي والحس الفني والذوق الأدبى وكل ذلك يسهم في سمو الإنسان ورقيه. وليس هنا أيّ ارتباط بين الفلسفة والنيل من عقائد الناس. لكن الفاسفة

بوصفها منحازة للتغير والسيرورة والقطيعة المعرفية والتاريخية إنما تعبر عن ذاتها بوصفها الوعبي الأعمق بحقيقة

يملك الفياسوف عقلاً مستقلاً، إذ لا يجتمع

في عقل الفياسوف الأساطير والفاسفة معاً. وسائل يسأل لماذا؟ لأن الفلسفة نظرة إلى العالم مؤسسة على أعلى درجات العقل البرهاني المنطقي ومناهج البحث العامــة فــي العلــوم. والمفاهيــم الكليــة أدواتهــا المعرفية، بل هيّ التي تنتجها. حتى الشدرات الفلسفية تنطوي على تماسك منطقي داخلي. إن انتقال عقل ما من عالم الفلسفة النذي عاشم وعيا بالعالم ونظرة له إلى عالم ما قبل نمط من النكوص فضلاً عن أنّ الفلسفة لم تسكنه ولم يسكنها بالأصل إلّا على نحو عابر، وما عودته إلى ما قبل التفلسف إلّا عودة إلى بيته الحقيقي الذي ولد فيه وتربى. إنه لم يستطع الطيران بأجنحة الفلسفة الحرّة في فضاء البحث عن الحقيقة، فأثر العودة

إلى الإقامة في الصندوق ليطل من خلاله علمي العالم، ويكتب ترهاتمه

وقائل يقول إنّ الفلسفة لا تصنع التاريخ. أجل فالتاريخ لا يصنعه الفلاسفة بل إن البشر يحققون وعي الفلاسفة في التاريخ. الفياسوف يكره الأغلال فينقل الأغلال إلى الوعبي بحقيقتها وبوعبي الحرية. بالوعبي الندي صار خطابا والبشر إذ يحطمون الأغلال باليد المثقفة تتحقق في التاريخ وحدة العقل وإرادته

عندما تدافع الفلسفة عن حرية الإنسان فإنها تدافع عن إرادة الفياسوف نفسها. فالقوى الفاعلة هي إرادة الفيلسوف العملية. فكل إرادة تحقق الحرية على الأرض هي الفلسفة وقد انتصرت. وكل إرادة تعاند الحرية فإنها إرادة تقف ضد الفاسفة



"ليس في النفس الناطقة أية إرادة، أعنى أي إثبات أو نفي، عدا التي تنطوي عليها الفكرة بما هيّ فكرة."

#### مأساة العلم والعقلانية في بلاد الإسلام المهدي مستقيم



يشيد الفيلسوف الفرنسي برتراند سان-سورنين بإسهامات المراكز الكبرى للحضارة العربية في العلوم، ويسمها بالإسهامات المهمة، لاسيما تلك التي طبعت القرون الهجرية الأولى (=العصر الوسيط المسيحي). بيد أن سـورنين لا يخفـي حيرتــه مــن لغــز طالما راوده أثناء معالجته المسألة، لغر فضل أن يعبر عنه بتوسل صيغة الاستفهام: لماذا تمكنت أوروبا ابتداءً من القرن السابع عشر من إبداع (فلسفة طبيعية) جديدة، ولم يحدث أي شيء مماثل في الإمبراطورية العثمانية التي كانت تحكم الأراضي العربية كلها، باستثناء الجزيرة والمغرب؟

لــم يشــهد الشــعر والمســرح اليونانييــن واللاتينيين، طفرة مشابهة بتلك التي شهدتها ترجمة العلم، والطب، والفلسفة، في الحضارة العربية الإسلامية، بل إن الترجمات العربية كانت وسيطا رئيسيا لنقل بعض الأعمال العلمية القديمة إلى الغرب اللاتيني، يقول سان-سورنين: "لقد تعودنا على المقابلة بين الشرق والغرب وبين العالم العربي-الإسلامي والعالم الأوروبي المسيحي. إن هذا التمييز أمر قائم، ولكن لا يجب أن يطغى على واقعة أساسية وهي أن الحضارتين قد اغترفتا واقتبستا من المصدر اليوناني. لقد كان فلاسفة وعلماء الإسلام وأيا كان أصلهم، سواء كانوا فارسيين، أم أندلسيين، أم عربًا، أم آخرين، مهتمين للغاية بأعمال اليونانيين السابقين عليهم، وعملوا

جاهدين على متابعتهم وإغنائهم. ولقد درسوا أفلاطون، وأرسطو، وأقليدس، وأودوكـس Eudoxe، وبطليمـوس... إلخ، ثم أصبحوا هم بدورهم مهندسين، وأطباء، وأدباء" (العقلانية الجديدة، ترجمة الزواوي بغورة، المركز القومى للترجمة، القاهرة، مصر، 2022، ص206 -207). بيد أن الحضارة العربية الإسلامية

على عظمتها يخيم عليها الانعلاق

والتشرنق حول الذات، إبان القرن

الثامن الميلادي؛ أي قبل سطوة

العثمانيين عليها. لكن فيم يتمثل السبب الذي يحول دون ترسيخ إواليات العلم واستنباتها في أراضي العرب والمسلمين؟: " ما هو أخطر، هو أنه في بداية القرن الواحد والعشرين، وفي الوقت الذي يمارس فيه العلم والتكنولوجيا فعله على الحياة اليومية للناس، فإن اندماجه في الحضارة العربية ما يرال صعبًا. ولقد حدث انقسام غريب، يتمثل في كون استقبال العلم والتكنولوجيا بوصفهما حقائق أداتية، وضرورية الستخراج البترول، وتسيير البنوك، والتجارة، واكن فى الوقت نفسه يشعر المهندسون والتقنيسون الذيسن درسسوا فسي أوروبسا أو أمريكا بنوع من النفور تجاه الغرب الندي يظهر في التلفزيون والصحافة. من هنا، نتج ذلك الحكم والموقف من (الحداثة) الذي يتصف بالتردد، وهو أمر مفهوم، وذلك لأنه، وكما يتساءل بعض العلميين والمهندسين المسلمين، أليس من الممكن أن نقبل بالمعارف والتقنيات القادمة من الخارج بوصفها وسائل وندمجها في إطار الإسلام المستقيم أو (الأرثودوكسي)؟" (ص204) إن أوّل عائق من شأنه أن يواجه هـؤلاء، إنما يتمثل في كـون العلم ليس أداة البتة، إذ يتأسس على أبعاد كونية، ومن أجل ذلك ينقل منذ نشأته تصورا جديدًا للكون. من هنا، مأتى سيرورات الحظر التي طالته وتطالمه، نتيجة التخوفات التي يثيرها لدى القائمين على الشأن الديني من جهة، والمستفيدين من توظيف الإيديولوجي من جهة أخرى. وتأسيسا عليه "نفهم مختلف التخوفات والإدانات الدينية التسى يثير ها، والمحاكمات التسى تعرض لها في أوروبا المسيحية. إذن، من الطبيعي أن يحدث الشيء نفسه في

الدين الإسلامي. لكن في أوروبا، كان مؤسسو العلم الحديث أو أصدقاؤهم يتمتعون بهامش من الحرية، وذلك بناء على العقيدة المسيحية نفسها؟ لأنهم لا يكفّون عن ملاحظة أن الله المسذي خلسق العالم وخلسق الإنسسان علمسي صورته، يبيح البحث في الطبيعة عن علامات فكره وفعله، لقد كان هنالك بالتأكيد مقاومات، ومعارك، ولكن في نهاية المطاف، نجمت مؤسسة العلم، في عصر التنوير، فتميز مجال المعرفة عن مجال الإيمان" (ص204 .(-205

يعبود تطبور العلم وازدهاره فسي الحضارة الغربية إلى سبب رئيسي يتمثل في قيام المسيحية على مبدإ استراتيجي قطب رحاه حرية الضمير، إذ من غير المعقول أن يبدي الله رغبة في الحد من حرية الإنسان ولجمها بعد أن ارتضى خلقه بوصفه كائنا حرا وعاقلا، فذلك ليس من شأنه سوى الإيحاء بتراجعه عن تدبيره. ومن ثم، لا يمكن أن يكون الإيمان بأي حال من الأحوال غصة ملتهبة في حنجرة سيرورات البحث عن الحقيقة؛ ونقصد السيرورات التي تتوسل ضروب الاكتشاف العلمي للواقع. إذا كان تقدم العلم رهينا بتقديم فرضيات قابلــة للاختبــار والتفكــر، فمــن المفتــرض فى هذه الفرضيات أن توضع خارج دائرة كل سلطة دينية، وهو الأمر النذي يثير حفيظة بعض المؤمنين، بل ويدفعهم إلى مجابهة تلك الفرضيات بالرفض القاطع وباستراتيجيات العنف من جهة، ثم بمسوغات الأنثروبولوجية اللهوتية من جهة أخرى، مما يتيح لهم الظفر بالغلبة في نهاية المطاف. وبناء عليه، يتساءل سان-سورنين: هل النهضة الأوروبية" (ص209). يسمح الإسلام لعلمائم وفلاسفته باستعمال استراتيجية مماثلة؟ وهل يؤكد القرآن مثل الكتاب المقدس على الحرية التي منحها الله للإنسان، وعلى أبوة الله التي تستقبل الابن الضال عندما تكون الجرأة الإنسانية مفرطة? تساءل فأجاب: "بلا شك فإن هذه المشكلة تُعَدُّ من أهم المشكلات في الوقت الراهن بالنسبة لعلماء ولاهوتيسى الإسلام. فعندما تتضح أدوار الإيمان والمعرفة، فإن العلاقمات بين العلم والدين تتيسر ولا تتعقد. ولكن لسنا متأكدين من

أن هذه العملية القائمة على الفصل

والتمفصل تتحقق بالفعل، وذلك لأن العلم نفسه يفرز الإيديولوجيا، وذلك مند أن وجد. والإيديولوجيا العلمية كما سماها كانغليم، ربما هي الأكثر مكرًا من جميع الإيديولوجيات؛ لأنها الأكثر سرية، ولأنها نختفي حتى في مستوى النشاط والخطاب العلميين. لقد كانت سيمون ويل حذرة للغاية تجاه هذه الظاهرة في البحث عن الحقيقة؛ لأن أثار ها مدمرة" (ص206).

بالإضافة إلى العامل الديني ثمة عدة عوامل أخرى تحول دون استنبات العلم والعقلانية في بلاد الإسلام، أهمها العوامل السياسية والاجتماعية (=القانون والديمقراطية)؛ إذ "تحتاج الحياة العلمية إلى الحرية الفكرية للأفراد والجماعات (المختبرات، مراكر البحث، الجامعات...إلخ)، وبخاصة، أنه يمكن ملاحظة هذا الواقع في أوروبا نفسها، وعليه، فإنه لا يمكننا نقل المؤسسات العلمية (بطريقة جاهزة أو كما يقال: تسليم المفاتيح في البدء)، والسبب واضح: إن البحث حتى وإن كان عملا جماعيًّا، إلّا أنه يعتمـ علـ الأفـراد. ولـذا، فإنـه يتميـز بنوع من التعقيد والهشاشة، فهو نتاج تنظيم حي، وبيولوجي، واجتماعي في الوقت نفسه. إذن، يجب إيجاد الطريقة المناسبة، لإقامة مؤسسات قادرة على التلقى والإبداع فى الوقت نفسه، وذلك ضمن سياق معين هذه هي المشكلة الكبرى التي يواجهها العلم والتكنولوجيا في القرن الحادي والعشرين. وهذه مشكلة مطروحة في العالم كله، ولكنها بالطبع مطروحة بحدة أكثر، في تلك المناطق التي لم تستطع أن تتتج بعد حدثًا مماثلًا لحدث

و عليه، فإن السبب الرئيسي يكمن وراء التفاوتات الصارخة بين البلدان في الأسباب الاجتماعية، ونخص بالذكر: الحرمان من التعليم في الطفولة والرعاية الصحية، ذلك أن الأثار الفيزيولوجية التي تترتب عنهما غير قابلة للعلاج. ومن أجل ذلك، ينبغى "البدء بتقليد التجارب الناجحة ومحاكاتها مثل التجربة الاسكندنافية في تعليم القراءة والكتابة. لكن ليس الأمر سهلا؛ لأنه يجب أن تتوافر إرادة اجتماعية قوية" (ص211)





صدر للباحث والمترجم اللبناني باسل بديع الزبن، مصنف جديد بعنوان: تجليّات الفلسفة الكانطية في فكر نيتشه، عن منشورات بيت الفلسفة، إمارة الفجيرة، دولة الإمارات العربية المتحدة (2024).

صدر للباحثة الأمريكية/ الإيرانية في جامعة

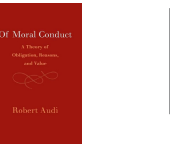
بربنستون تحسين ظافر مصنف جديد بعنوان:

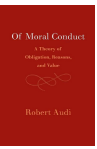
ما بعد المذهبية، عن منشورات جامعة بنسلفيانا،

الولايات المتحدة الأمربكية (2024).



صدرت الترجمة العربية لمصنف الفيلسوف النمساوي فتجنشتاين الموسوم بن ملاحظات في الألوان، بتوقيع المترجم مروان محمود، عن منشورات دار الرافدين، بيروت، لبنان (2024).





صدر للفيلسوف اللبناني/ الأمريكي روبير أودي (عودة) مصنف جديد بعنوان: في السلوك الأخلاقي، نظرية الالتزام، العلل، والقيمة، عن منشورات جامعة كامبردج، المملكة المتحدة (2023).



فرالحقوالعدل

صدر للمفكر المغربي محمد المصباحي مصنف

جديد بعنوان: في الحق والعدل عند ابن رشد

وأمارتيا صن، عن منشورات دار المتوسط، ميلانو،

إيطاليا (2024).

صدر مصنف العلامة شهاب الدين أحمد بن إدريس القرافي (626 684-)، الموسوم بـ: الانتقاد في الاعتقاد، بعناية نزار حمادي، عن منشورات دار الإمام بن عرفة، تونس (2024).



صدرت-لأول مرة- رسالة ميشال فوكو الشاب (1949) التي أشرف علها الفيلسوف الفرنسي جون هيبوليت، بعنوان: تَشَكَّلُ المجاوز التاريخي في فينومينولوجيا الرّوح لهيغل، عن منشورات فران الفرنسية 2024.

PROBLÈMES & CONTROVERSES Emmanuel Renault Le travail et ses problèmes Biologie, sociologie et politique chez John Dewey



صدر للباحث الفرنسي إمانويل رينو، مصنف جديد بعنوان: الشغل ومشكلاته، البيولوجيا، والسوسيولوجيا، والسياسة لدى جون ديوي، عن منشورات دار فران Vrin الفرنسية (2024).



"إن حرية الإرادة هي المبدأ الوحيد لكل القوانين الأخلاقية وكلّ الواجبات الموافقة لها"

### شخصية العدد

إبراهيم زكريا (1924 1976)

وُلد المفَيِّر المصرِيّ إِنْرَاهِيم زَكْرِيّا سَنَة 1924 فِي مَدِينة القاهرة، تُلقَّى تعليمه الأَوْلِيّ وَالثَّانَوِيَ فِي مدرسة فارُوق الأول الأَوْلِيّ وَالثَّانَوِيَ فِي مدرسة فارُوق الأول الثَّانويَّة، تُخَرَّج مِن قسم الفلسفة في كُليَّة الأَدَاب بِالقَاهرة سنة 1944، حصل من المُلْكَة نفسها على شَهَادَةِ المَاجِيسُتير سنة شَهَادَةِ المُحْتِينَة وَلَمَا وَحصل على شَهَادَةِ المُحْتِينَة الشُورِبُون مَسَهَادَةِ المُحْتِينَة الشُورِبُون مِن جامعة السُّورِبُون سنة 1954 حول أطروحة خَصَصها الشَّيْلَة المُحْتَة القَلْمرة وَفِي المُعْتَقِلُ أَسْتَاذًا المُفْلَسَقَةِ بِجامِعة القاهرة وَفِي عِدَة خَامِعاتِ عَرْبِينَة أَخْرَى: السودان، المُحْرِب. أَغْنَى المُكْتَبَة العَرْبِيَّة الأَرْدُن، المُحْرِب. أَغْنَى المُكْتَبَة العَرْبِيَّة المُرْدُن، المُحْرِب. أَغْنَى المُكْتَبَة العَرْبِيَّة المُرْدُن، المُحْرِب. أَغْنَى المُكْتَبَة العَرْبِينَة المُرْدُن، المُحْرِب. أَغْنَى المُكْتَبَة العَرْبِينَة المُرْدُن، المُحْرِب. أَغْنَى المُكْتَبَة العَرْبِينَة المُحْرِب. أَغْنَى المُكْتَبة العَرْبِينَة المَرْبِينَة المَرْبَرِينَة أَبْدُرى المَحْرِب. أَغْنَى المُكْتَبة المَرْبِينَة المَرْبِينَة المَرْبِينَة أَبْد وَبِها مَجَالاتِ المَثَانِ المَعْرِب أَعْدَى المَعْبَاء المَالِتِ فِيها مَجَالاتِ المَنْسَمِة المَالِيةِ فِيها مَجَالاتِ المَعْرِب أَعْلَى المَعْرِب أَعْلَى المُسْتِهِ الْمَعْرِب أَعْلَى الْمُعْبَدِه الْمَالِيَة فِيها مَجَالاتِ الْمِنْسِية الْمَالِية فِيها مَجَالاتِ الْمُعْرِب الْمُعْرِب الْمُعْرِية الْمُعْرِب الْمُعْلِيق الْمُعْرِبُ الْمُعْرِب الْمُعْرِبُ الْمُعْرِبُ الْمُونِ الْمُعْرِب الْمُعْرِبُ الْمُعْرِبُ الْمُعْرِبُ الْمُعْرِبُ الْمُعْرِبِ الْمُعْرِبُ الْمُعْرِبُ الْمُعْرِبُ الْمُعْرِبِ الْمُعْرِبُ الْمُعْرِبُ الْمُعْرِبُ الْمُعْرِبُ الْمُعْرِبُ الْمُعْرِبِ الْمُعْرِبُ الْمُعْرِب

مَعْرِفِيَةَ مُخْتَلِفَةَ مِثَلُ الفَلْسَفَةِ، والتَربِيَة، وعِلْمَ النَّفْس، وَعِلْمِ الاجْتِمَاع، وَمِن أَهْمَهَا نَذْكُرُ عَلَى سَبِيلِ المثَّالِ لا المَصْر: "مُشْكِلة المُحبّن، "مُشْكِلة المُحبّن، "مُشْكِلة الإنسَان، "مُشْكِلة المِنْيَةِ، "مُشْكِلة المِنْيَةِة، "مُشْكِلة المِنْيَةِة، المِنْيَةِة، "مُشْكِلة المِنْيَةِة، المِنْيَةِة، المِنْيَةِة، "مُاركس أو الفَلسَفَة المَثْلِيَة أَنْهُ، "مُراكس أو المُعالِيَة أَنْهُ، "مُراكس أو المُعالِيقِة المُحْرِقِيَة، "مُنْ الفَلسَفَة المُحْرِقِيَة، "الفَلسَفَة المُحْرِقِيَة، "المُحْرِقِية، "الفَلسَفَة المُحْرِقِية، "الفَلسَفَة المُحْرِقِية، "الفَلسَفَة المُحْرِقِية، "الفَلسَفَة المُحْرِقِيقة المُحْرِقِية، "المُحْرِقِيقة والمَحْرَقة والمحبَّمة والمحبَّمة ". "المَحْرِقيقة والمحبَّمة ". "المَحْرِقيقة والمحبَّمة ". "المَحْرِقيقة والمحبَّمة ". "المَحْرِقيقة ". "المَحْرَقة المَحْرَقة ". "المَحْرَقة المَحْرَقة ". "المَحْرَقة ". "المَحْرَقة ". "المَحْرَقة ". "المَحْرِقة " أَنْ المَحْرَقة ". "المَحْرِقة " أَنْ المَحْرَقة ". "المَحْرَقة ". "المَحْرِقة " أَنْ المَحْرَقة ". "المَحْرِقة " أَنْ المَحْرَقة " ". "المَحْرِقة " " " " المَحْرِقة " " " " المَحْرِقة " " " " المَحْرِقة " " " المُحْرِقة " " " المَحْرِقة " " المُحْرِقة " " " المُحْرِقة المُحْرِقة " المُحْرِقة " المُحْرِقة المُحْرِقة " المُحْرِقة المُحْرِقة المُحْرِقة " المُحْرِقة المُ

ينظر إبْرَاهِيم زكريّا للقضايا البّي اهتمَّ بدرَاسَتهَا بِوَصفهَا مُشْ كِلَات، وَشُـرعَ فِـي بدرَاسَتهَا بِوَصفهَا مُشْ كِلَات، وَشُـرعَ فِـي درَاسَتهَا بِالاعْتِمَادِ علـى أَدَوَات التَّقْكِيرِ الفلسفِيّ، وَعَلَى مُخْتَلِف المدارس الفلسفِيّة البّي انتشَررَت فِـي العالمِ الغُرْبِـيّ وَفِـي العالمِ الغُرْبِيّ وَفِـي العالمِ الغُرْبِيّ وَفِـي العالمِ الغَرْبِيّ، لأِنَّ الفَيْلَسُوف، بِحَسَب إِبْرَاهِيمَ زكريّا، إنسَان بِمُشْيى فِـي طُرِيـق مَلِيـق مَلِيـق مِليـة بالمشْ كِلَات وَعَجَابُ بب الحَيْاةِ.

الطّبيعة يَشْعُلُ فِيهِ بِالرَّاحَةِ وَالاَطْمِئْتَانِ فِي الطَّبِيْعَةِ يَشْعُلُ فِيهِ بِالرَّاحَةِ وَالاَطْمِئْتَانِ فَا الطَّبِيْعَةِ مِنْ دُونِ أَنْ فَالْإِنْسَانُ يُوجَدُ فِي الطَّبِيْعَةِ، وَيُوجَدُ فِي الطَّبِيْعَةِ، وَيُوجَدُ فِي العَالَمِ مِن دُونِ أَنْ يُجِسَّ بِاثَّهُ يَنْشَمِي إلَى الطَّبِيَعَةِ، وَيُوجَدُ فِي العَالَمِ مِن دُونِ أَنْ يُجسَّ بِاثَّهُ يَنْشَمِي اللَّهِ العَالَمِ مِن دُونِ أَنْ يُجسَّ بِاثَّهُ يَنْشَمِي اللَّهِ العَالَمِ مِن دُونِ أَنْ يُجسَّ الإِنْسَانَ يَشْتُرُ وَ مَعْ مِن العَلَمِ مِنْ الاَسْتِمْزَارِ فِي الْحَيَانِ مِثْلَ التَّهِ التَّهِ المَثْرُورِيَّةُ التِي وَالشَّلُورِيَّةُ التِي وَالشَّلُورِيَّةُ التِي وَالشَّلُورِيَّةُ التِي والشَّلُورِيَّةُ التِي والشَّلُورِيَّةُ التَّهِ والشَّرُورِيَّةُ التِي والشَّلُورِيَّةُ التِي والشَّلُورِيِّةُ والمَنْوَالِ فِي المَيْوَالِ العَيْوَالَى المِنْوِيُ وَالمَانِيِّةُ وَالْمَوْرُورِيَّةُ وَالْمَوْرُورِيَّةُ وَالْوَعِي وَالرَّعْبَةُ وَالإَرْادَةُ وَالْفَرْانِ مِثْلُلُ اللَّهِ وَالْوَيْوَانَاتُ مِثْلُلُ وَمُحَدُ عِلْدَ بَاقِي الْحَيْوَانَاتُ مِثْلُلُ اللَّهِ الْمَرْوَدِيَةُ وَالْوَعِي وَالرَّعْبَةُ وَالإَرْادَةُ وَالْوَرَادَةُ وَالْفَانِ الْمُنْ وَالْمُورِيَّةُ وَالْوَعِي وَالرَّعْبَةُ وَالإَرْادَةُ وَالْفَانِ الْمَانِيَةُ وَالْوَعِي وَالرَّعْبَةُ وَالإَرْادِةُ وَالْوَرَادَةُ وَالْفَانِ الْمَانِيَةُ وَلَوْمَانَ وَلَوْمَانَ وَالْوَعِي وَالرَّعْبَةُ وَالْمُونَادِةُ وَالْوَرَادِةُ وَالْوَرَادِةُ وَالْوَادِةُ وَالْوَادَةُ وَالْوَادِةُ وَالْوَادِةُ وَالْوَادِةُ وَالْوَادِةُ وَالْوَعِي وَالْوَادِةُ وَالْوَادِةُ وَالْوَادِةُ وَالْوَادِةُ وَالْوَادِيْنَانَ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْتِيْنَا الْمُنْ ا





"لما كان ما يريده الإرادة دائما هو الحياة (...) كان من اللغو أن نقول، إرادة الحياة عوض أن نقول ببساطة: الإرادة، إذ هما شيء واحد لا غير."